3@{3 SAMADHI
i R 'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

Inhaltsverzeichnis
1 Quellen und Beschreibung 1
2 Der pfadlose Pfad | Der weglose Pfad 2

3 Erwachen und Maya | Das Losen von der materiellen Welt

2
3.1 Shiva T & Shakti Q | Werden & Sein | . . .. ... .. 5
e o le T SRS e, ! W & 6
PO Dl SCodmwailice Moment | Stille . . . . ... .80 .. Uan T TR 6
P BGic damClmBG ltichnis Teich . . . . . . . . . .. 0. (L. T T 8
5.5 WohliuhISnKorpeERe: Wissen (Verstand) . . . . . .0 0 . TEIO0 . s N __ S 8
5.6 bhneHetiiung | Ohne konditionierten Verstand . . . . .. G . . SR 8

4 Meditation | Das Aufgeben der personlichen Ideen 9
‘RIS IS ondTHGEErte T . . . . . . . . . .. S .. e, L W A T 10
FIRIC"] clifc s Chwerksnme, .. . . . . . . . . | SEEEEERG SN, o W R 1d

5 Gedanken und Empfindungen | Bewusstsein 12
1  VaNegatfiva™® CHEEEEEEES . . . . . . . . . ... TR % TR 12
SR ia Bogitiga R T R YOS L 12

6 Nichtduale Realitit | Verstand schafft Trennung 13
BRI . . . . . . . . . . ... ... .. . w R L SO N 13
GAEESGEEENEbCcWusstsein . . . . . . . . L L. L ... .. ... R S N 14

7 Wabhrheit | LIEBE 15

1 Quellen und Beschreibung

Inspiriert durch und zitiert aus: Gaia.com Samadhi Teil 3 — Der pfadlose Pfad
Awaken the World.com Samadhi Teil 3 — Video Transkription

Alle Bilder sind aus dem Film: SAMADHI Teil 3 — Der pfadlose Pfad (Screenshots).
Die Video Transkription wird wortlich und in der Abfolge des Films tibernommen. Der Inhalt ist

hier formatiert und in Abschnitte sowie Kapitel unterteilt. Der Text aus der deutschen Ubersetzung von
Awaken the world.com bleibt hier (weitgehend) unveréndert.

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 1/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org
https://www.gaia.com/video/samadhi-the-pathless-path-0
https://awakentheworld.com/de/?awaken-film=samadhi-teil-3-der-weglose-weg&noredirect=de-DE

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

2 Der pfadlose Pfad | Der weglose Pfad

Respektvoll mochte ich dich daran erinnern:

Leben und Tod sind von hochster Wichtigkeit.

Die Zeit vergeht schnell ... und die Gelegenheit ist verpasst.
Jeder von uns sollte danach streben, zu erwachen.

Wach auf!

Sei achtsam!

Vergeude nicht dein Leben.

Die Menschheit ist tief in den materiellen Bereich hinabgesunken und hat ihre Wurzeln in den men-
talen und physischen Schichten unseres Seins verankert.

Wie Carl Jung sagte:
,wer den Himmel beriihren will, dessen Wurzeln miissen bis in die Holle reichen.”

Aus dem Schmelzofen von Babylon kommt Verwandlung, Umgestaltung und neues menschliches
Potential.
Laut den 6stlichen Traditionen:

wdchst der Lotus des Erwachens aus dem Schlamm von Samsara
aus dem Leiden.

Das Christentum erzihlt vom Siindenfall im Garten Eden. Die Esoterik beschreibt dies als die Entste-
hung des individuellen Ich-Gefiihls oder personlichen Willens, der getrennt ist vom Gottlichen Willen.

Zugleich mit dem getrennten Selbst entsteht eine duflere Welt des Denkens; die Welt
der Form, scheinbar getrennt vom begrenzten Selbst.

Die Person bzw. das Ego besteht aus dem Streben nach Dingen in der duf3eren, von Gedanken projizier-
ten Welt. Die duBerlichen Dinge, die wir begehren, sind die Friichte des Baumes der Erkenntnis von Gut
und Bose oder des Baumes der Dualitiit.

3 Erwachen und Maya | Das Losen von der materiellen Welt

Man konnte sagen, die urspriingliche Siinde ist das Begehren des egoischen, dualistischen Bewusstseins.
Dies ist Maya, die Situation, in der die Menschheit sich jetzt befindet.

Nach dufseren Friichten zu streben bedeutet, das Ziel, das Jetzt, zu verfehlen.

In der Geschichte gab es gelegentliches Erwachen und Aufblithen des menschlichen Bewusstseins.
Die Heiligen, Yogis, Weisen und Hiiter der Weisheit. Aber jetzt hat die Menschheit die einzigartige
Chance, diese Reise als Kollektiv zu machen; das Entwerfen und Mitgestalten gemeinsamer, neuer Rea-
litdten, wenn wir die hoheren Welten wiederentdecken und aus dem kollektiven Traum des begrenzten
Selbst erwachen.

Die meisten Menschen sind vollstindig mit den grobstofflichen physischen und geistigen Schichten
ihres Wesens identifiziert, sie wissen nicht einmal, dass es hohere Ebenen gibt. Sie wissen oder ahnen
nicht, dass spirituelles Potential in ihrer Ich—Struktur darauf wartet, aktiviert zu werden.

Durch Erkennen dieser Fiahigkeiten verbinden wir uns mit immer subtileren Ebenen der Existenz
und machen gleichzeitig die Selbst—Struktur durchlissig fiir unsere wahre Natur; disidentifizieren uns
von allen Ebenen des Geistes oder Maya.

SAMADHI : "Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 2/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

Beim Studieren der spirituellen Traditionen, die es im Lauf der Geschichte gab, erfahren wir, dass
die groBBen Weisen, Mystiker und Seher ein Kontinuum des Seins beschreiben.

Die alten vedischen Lehren beschrieben fiinf Koshas oder Hiillen der Seele vom grobphysischen
und mentalen Bereich, der die konditionierte Welt ist, in der die meisten Menschen heute leben, bis hin
zu den feineren Bereichen der energetischen Astral- und hoheren Geistbereiche, den archetypischen
Vorlagen der Existenz. Und schlielich zum Kausalbereich, in dem es keine Gedanken oder Empfindun-
gen gibt.

Die Verwirklichung des urspriinglichen Gewahrseins, das Erwachen des Gottesbewusstseins in der
Seele, durchbricht die Illusion aller dieser Bereiche, aller Schichten von Maya.

In den alten Traditionen gibt es zahlreiche konzeptuelle und sprachliche Hinweise, die auf dieses
Kontinuum von grobstoffich zu subtil zu kausal hindeuten. Gleich, ob es das Chakrasystem oder Kos-
hasystem der vedischen Tradition oder die Dantien des Tao sind, alle Ebenen im Bereich der Verinde-
rung sind Maya;

Die Spirale, die unsere wahre Natur verbirgt und dennoch der direkte Ausdruck des Lebens selbst
ist.

Die Spirale des Lebens ermoglicht uns das Erfahren des menschlichen Lebens.
Wenn alle Maya-Ebenen als leer vom Selbst erkannt werden, ist ein unfassbares
Einssein bzw. eine mystische Vereinigung jenseits von Sprache erlebbar, das die
anderen Ebenen sowohl einschlief3t als auch transzendiert.

Henry David Thoreau sagte bekanntlich, dass die meisten Menschen ihr Leben in stiller Verzweif-
lung fiihren. Sie werden mit ihrem Lied noch in sich begraben. Ihre Verzweiflung kommt von der endlo-
sen Suche auBlerhalb ihrer Selbst, dem Streben nach ,,Dingen®, Geld, Macht, Beziehungen, Anerkennung
von anderen.

Die Wurzel des Leidens liegt in der mentalen Anhaftung an Dinge, nicht an den
Dingen selbst.

Es spielt keine Rolle,was du hast, was zdhlt, ist dein Festhalten daran. Anhaftungen werden im
sensorischen Bereich durch Neuroplastizitidt geformt. Wenn die Aufmerksamkeit auf etwas gerichtet
ist, feuern die Neuronen und erschaffen zusammen ein Programm im Geist — eine Tendenz zu einem
Muster, welches der Geist selbst ist. Wenn wir unbewusste Tendenzen oder Lebensmuster haben, sind
wir eigentlich nicht abhingig von den Dingen selbst. Wir sind nicht von den Drogen, Alkohol, Sex,
Essen oder Medien abhingig, sondern von den Gefiihlen, die sie in uns auslosen.

Wir werden frei davon, indem wir den somatischen Bereich direkt beobachten, die wechselnden
Phinomene am Grunde des Gewahrseins. Wir bleiben ruhig, reagieren nicht und beurteilen keine Emp-
findung als gut oder schlecht.

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe  3/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

Um frei zu werden, lernen wir, wie diese Anhaftungen entstehen, indem wir Bewusstsein in die
feinstoffliche innere Welt bringen. Wir beginnen, die mentalen und Sinnesreize als ein sich veridnderndes
Feld zu sehen, anstatt uns an die Gedanken und Empfindungen zu binden, was die Identifikation und
die Entstehung der Welt der Form bewirkt. Dieses Feld der Verdnderung wird ,,Prana* oder ,,innere
Energie* genannt, das Fiihlen der inneren Lebendigkeit.

Der Ubergang zu einer neuen Erde fiihrt heraus aus dem Materialismus. Wir sind Zeugen, wie die
alten Paradigmen und das krankhafte Immer—mehr—wollen sich auflosen.

Was du jetzt um dich herum erlebst, mag finster aussehen, wie Verriicktheit erscheinen. Aber tat-
sdchlich sieht so das Erwachen auf dem Planeten Erde aus. Du bist Zeuge der Auflosung alter Muster.

Viele Menschen sind enttduscht von den derzeitigen politischen, sozialen, wirtschaftlichen und reli-
gidsen Systemen. Sie misstrauen den egoistischen Pldnen der Medien, der Industrie und den sogenann-
ten spirituellen Systemen. Sie vertrauen dem Gesundheitswesen oder der Regierung nicht mehr. Die
Menschen sind desillusioniert.

Dieses Auflosen der Illusion ist ein wichtiger Teil, um die Wahrheit zu erkennen, der geistigen
Krankheit, die der heutigen Zeit innewohnt, direkt ins Auge zu blicken und um aus dem Ego-Bewusstsein
herauszukommen. Mit Ego-Bewusstsein meine ich die unbewusst ablaufenden Muster von Begehren
und Abneigung; die kollektiven Samskaras oder konditionierten Pragungen, die die Bedingungen von
Maya entstehen lassen — die Identifikation mit unserer Person oder sozialen Gruppen oder woriiber wir
uns sonst noch definieren.

Wihrend unseres Lebens treten wir in diversen Rollen und Archetypen auf. Die Ich—Struktur ist die
Verbindung mit der Welt — wir wollen diese Verbindung nicht loswerden oder sie zerstoren. Der Weg
ist, uns von ihr zu disidentifizieren, damit unser Gefiihl des ‘Ich’ oder das Spiiren der Existenz nicht
an eine begrenzte Form gebunden ist, und wir nicht leiden, wenn die Welt der Form sich dndert. Der
Weg des Menschen fiihrt von der vor-egoischen Existenz des Einsseins, dem Verschmolzensein mit der
Mutter, das wir als Baby erlebten, hin zur Entstehung der Person. Wir wachsen und bilden eine Person-
lichkeit aus. Dies ist ein notwendiger Teil unserer Evolution, um Selbstbewusstsein zu entwickeln, um
das Gefiihl eines Selbst oder ,,Ichs” zu verspiiren.

Wir befinden uns in unserer Entwicklung gerade im Stadium eines Heranwachsenden, identifiziert
mit dem Ego. Der nichste Schritt iiber das Selbstbewusstsein hinaus ist das Realisieren transpersonaler
Ebenen des Selbst. Gemeinsame Ebenen von Bewusstsein zu erfahren; verschiedene Levels von Lo-

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 4/ 16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

gos oder hoherem Selbst. Man konnte Seelenebenen sagen, wenn du diese Sprache bevorzugst. Unsere
Sphire des Mitgefiihls weitet sich aus. Es ist dies eine Ausdehnung durch Liebe.

Aus der Sicht der alten Pragung des Ego-Bewusstseins ist diese Auflosung etwas Furchterregendes.
Du wirst Verwirrung und Schmerz erleben, wenn du an den alten Mustern festhiltst. Die erwachenden
Menschen werden dann tatsichlich als Bedrohung erlebt. Erwachen wird als Krise gesehen, weil es eine
Auflosung von dem, was bekannt ist, darstellt. Im Moment sind wir wie Raupen im Kokon, in dem sich
eine Metamorphose vollzieht.

Es gibt einen Punkt in der Transformation, an dem die Raupe weder eine Raupe
noch ein Schmetterling ist. An diesem Punkt hat das alte Selbst, das sich verwan-
delt, das Gefiihl, dass alles verloren ist. Aber das ist lediglich ein Teil des Prozes-
ses. Vertrauen bedeutet die Hingabe an den evolutiondiren Impuls, ein tiefes Wissen,
dass wir uns zur Quelle hin bewegen.

Die kollektive Verblendung, von den alten spirituellen Lehrern Maya genannt, ist an unsere kollekti-
ve Anhaftung an alte Strukturen gebunden, an die menschliche Uberheblichkeit; den Glauben, dass wir
wissen, wohin wir gehen, was wir tun und wer wir sind.

Der franzosische Maler Paul Gauguin ist beriihmt fiir ein Gemélde, das er mit ,,Woher kommen
wir, was sind wir und wohin gehen wir betitelte. Diese drei Fragen erfordern Bescheidenheit. Um
herauszufinden, was wir sind — die Wahrheit herauszufinden — miissen wir zuerst zugeben, dass wir die
Wahrheit nicht kennen. Wir haben die Antwort nicht, wenn wir die Antwort finden wollen.

Es muss die ehrliche Bereitschaft da sein, uns selbst zu erforschen, in uns zu blicken. Wie fiir Dan-
tes Pilger in der ,,Gottlichen Komddie* beginnt die Reise zur Selbsterkenntnis im dunklen Wald, auf
Irrwegen, und wir miissen erkennen, dass wir verloren sind.

3.1 Shiva J' & Shakti Q | Werden & Sein |

In den alten vedischen Traditionen werden die Dimensionen von Sein und Werden reprisentiert durch
Shiva und Shakti.

Das archetypisch Weibliche, der abwirts flieBende Strom oder die Manifestation, wird reprédsentiert
von Shakti durch das abwiirts zeigende Dreieck, das auf die Involution des Geistes in die Welt der Form
weist.

Shiva verkorpert den aufwirts flieBenden Strom, den Strom der Befreiung. Das nach oben zeigende
Dreieck weist auf das reine, eigenschaftslose Bewusstsein, auf die Entwicklung jenseits der Welt der
Form oder das Transzendente.

So lange wir in der dualistischen Welt handeln, identifiziert mit dem begrenzten Verstand, schlieen
diese beiden Strome den weglosen Weg ein. Wir sind tédtig innerhalb des Stroms der Manifestation und
dem der Befreiung, im Tun und Nichttun, leben sowohl gebunden an die Zeit als auch im Zeitlosen.
Wenn sich diese beiden Dimensionen verbinden in gottlicher Union, ist das SAMADHI .

Wenn sie vereint sind, stellen sie das Gleichgewicht und das gemeinsame Vorhandensein beider
Dimensionen dar — wie der Davidstern oder das Anahata-Symbol, ein altes Symbol fiir das spirituelle
Herz, den ungespielten Klang, die transzendente Quelle des urspriinglichen Om, welches das Universum
ins Dasein tanzt. Es wird gesagt, in SAMADHI horst du die himmlische Musik des Daseins, die musica
universalis, oder die Flote Krishnas oder was Pythagoras ,,die Musik der Sphiren* nannte.

Dies sind natiirlich alles Metaphern fiir etwas, das in den Tiefen unseres Seins erwacht, etwas jen-
seits des begrenzten Verstandes und der Sinne. Es gibt spirituelle Disziplinen, die den Fokus auf den
feinstofflichen Korper richten mit Praktiken wie das Beobachten des Atems und der Empfindungen,
beim Arbeiten mit Chi oder Prana.

1. Arbeiten mit Techniken und Prozessen die vom konditionierten Verstand gelernt werden konnen.
Alles, was den begrenzten Verstand direkt benutzt und einsetzt, um SAMADHI zu realisieren, ist
Teil der ,,Via positiva®, was wir als den Shakti-Weg bezeichnen.

SAMADHI : "Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 5/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

2. Und es gibt spirituelle Wege, bei denen es um die Transzendierung der manifestierten Welt geht,
und die wir den Shiva-Weg oder ,,Via negativa‘ nennen. Wir kommen zur Erkenntnis dessen, was
wir jenseits von Name und Form ist, indem wir alles loslassen, was wir nicht sind.

3.2 Techniken

Der Weg zu SAMADHI hat viele Namen wie Meditation, Selbsterforschung oder Gebet. Die meisten,
die heutzutage diese Dinge praktizieren, benutzen eine Technik, aber die alte Form der Meditation, die
zu SAMADHI fiihrt, ist eigentlich keine Aktivitit. Sie ist nicht etwas, das du tust oder {ibst, sondern
das Auflosen des Meditierenden, Suchenden oder Handelnden. Wahre Meditation ist die Vereinigung
mit dem, was IST, und sie wird sich nur ereignen, wenn das Ego beim Versuch zu meditieren scheitert
und seine eigene Begrenztheit erkennt. Das Ego, das DU, von dem du glaubst, dass du es bist, muss
notwendigerweise bei allen Versuchen zu meditieren scheitern, damit wahre Meditation entsteht.

Je nédher wir der Wahrheit kommen, desto niher kommen wir SAMADHI, je weni-
ger Tun, je weniger Technik es gibt. Die Techniken sind Teil der Vergangenheit. Wir
lassen das Machen und den Macher los. Wir geben das Suchen und den Sucher auf,
um in die unkonditionierte Gegenwart zu gelangen.

Manche Lehrer iiberschitzen Techniken, wihrend andere sie unterschitzen. Es ist wichtig zu ver-
stehen, dass die Technik ein Trittstein ist. Wir wollen die Technik nicht aufgeben, aber auch nicht an
ihr festhalten. Der altbewédhrte Weg, um SAMADHI zu verwirklichen, besteht aus langen Perioden spi-
ritueller Praxis. Egal, ob du diese Praxis Meditation, Selbsterforschung oder Gebet nennst, da ist eine
Wahrheit, zu der man erwachen muss. Der Yogi und Weise Patanjali, der vor 2500 Jahren die Yoga—
Sutras gesammelt hat, lehrte, dass sich das ganze Bemiihen des Yoga auf den Stillstand des Whirlpools
des Verstandes richtet.

Man konnte sagen, es ist das Auflosen des Karmas, das Auflosen der tief unbewussten Strukturen,
die unser Leben bestimmen. Diese unbewussten Strukturen werden in Sanskrit die Vrittis genannt.

Auf dhnliche Weise sagte der Zenmeister Dogen, dass Meditation der Wegfall von Geist und Korper
ist. Im Buddhismus heif3t sie Nirvana oder Nirodha; es ist das Aufhoren der Fluktuationen des begrenz-
ten egoischen Verstandes, der die Identifikation mit dem begrenzten Selbst erzeugt.

Im Christentum finden wir dieselbe immerwihrende Lehre durch eine vollig andere Metapher aus-
gedriickt, in der Sprache, die iiblich war zu jener historischen Zeit. SAMADHI zu verwirklichen in der
Sprache des Christentums heil3t, das Konigreich Gottes auf Erden zu erlangen durch die Vergebung der
Siinden, durch das Erkennen von Christus. Auf hebrdisch heift Siinde wortlich ,,das Ziel verfehlen*,;
was bedeutet, den gegenwirtigen Moment zu verpassen; das Gliick in den Dingen der du3eren Welt zu
suchen anstatt die Quelle wahrer Erfiillung zu realisieren.

3.3 Der gegenwirtige Moment | Stille

Ins Jetzt, in den gegenwiirtigen Moment zu kommen, heif3t zu lernen, die Priferenzen des konditionierten
Verstandes aufzugeben. Gegensitzliche Zustinde auszubrennen, indem wir auf nichts reagieren, das im
Feld der stindigen Verdnderung auftaucht.

Zu meditieren heif3t, das konditionierte Selbst zu verbrennen, oder man konnte sagen, Energie aus
dem konditionierten Selbst freizusetzen. Diese Wahrheit ist im Evangelium von Thomas zu finden, wo
es heillt ,,wenn du hervorbringst, was in dir ist, wird dich das, was du hervorbringst, retten. Wenn du
nicht hervorbringst, was in dir ist, wird dich das, was du nicht hervorbringst, zerstoren.*

Ein Berg kann auf vielen Wegen bestiegen werden. Man kann direkt zum Gipfel gehen oder manch-
mal kann es besser sein, einen gewundenen Weg zu nehmen. Aber der Blick vom Gipfel ist immer

SAMADHI : "Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 6/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

derselbe, egal, welchen Weg du nimmst. Menschen haben durch die Millennien Tausende von Meditati-
onstechniken entwickelt, nicht zu vergessen zahllose Yogapositionen, Asanas, spezielle Atemtechniken
oder Pranayama, und jede nur denkbare Vielfalt von Ritualen oder Praktiken.

Falls Meditation einfach Auflésen oder Stoppen bedeutet, wenn es einfach zur Stille kommen ist,
warum brauchen wir dann so viele Techniken, um Meditation zu erreichen? Warum kdnnen wir nicht
einfach sitzen und warten, bis sich unser Schlamm abgesetzt hat, so wie im Zen gelehrt wird? Die
Wahrheit ist, dass wir einfach stoppen konnen. Wir konnen die Aktivitdten unserer Person aufgeben,
jedoch, wie Einstein sagte, ,,obwohl die Wirklichkeit nur eine Illusion ist, ist sie hartndickig*. Wegen
der Beharrlichkeit der Illusion ist es fiir die meisten notwendig, ins Unbewusste vorzudringen. Um
wach zu bleiben, miissen wir den Avatar von seinen Samskaras reinigen, von seinem Karma oder seiner
Programmierung, damit nicht die unbewussten Anteile des Selbst die Show noch linger bestimmen.
Wenn ich ,,reinigen‘ sage, heit das nicht, dass der Avatar irgendwie schlecht oder negativ wire. Ich
meine nur, dass es moglich ist, sich vom Gefiihl eines Selbst zu disidentifizieren, und dieser Prozess
der Auflésung ist es, was wir ,,Reinigung* nennen.

Ich reinige mein Selbst von mir selbst. Unser Sadhana ist es, alle Aspekte unseres Selbst zu vereinen,
damit wir nicht geteilt sind. Wir durchdringen das Unbewusste, um Bedingungen zu schaffen, die kein
Entkommen fiir das Ego zulassen. Ob dies mittels langer Meditationssitzungen oder Selbsterforschung
oder durch intensives Yoga oder Qi Gong, Gebet oder Atemarbeit oder Fasten oder Chanting geschieht
oder durch die Einnahme von Entheogenen, die unser tiefes Unbewusstes zugéinglich machen, wir fithlen
uns natiirlich zu den unterschiedlichen Praktiken, Techniken und Werkzeugen zu verschiedenen Zeiten
auf unserem Weg hingezogen.

Welche Praktik oder Technik das auch sein mag, der Reinigungsprozess wird statt-
finden, solange wir Gegenwdrtigkeit und Gleichmut fortentwickeln. Indem wir im
Jetzt sind und uns dem hingeben, was ist, fahren wir fort, die karmischen Knoten,
die unsere Identifikation mit dem Avatar bewirken, aufzulosen. Wir horen auf, je-
de Empfindung oder jeden Gedanken als gut oder schlecht zu beurteilen, dringen
immer tiefer ein in das sensorische Feld. Wir nehmen immer subtilere Phdnomene
wahr und werden uns dessen, was auftaucht, so bewusst, dass wir schlieflich mit
dem Meditationsobjekt verschmelzen. Wir werden der Atem. Wir werden die Yoga-
haltung. Wir werden zum Gesang. Wir werden der Avatar.

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 7/ 16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

In jedem Fall nennt man das Verschmelzen mit dem Prana-Feld Savikalpa SAMADHIoder Sam-
prajnada SAMADHI, was ,,SAMADHI mit Samen‘ bedeutet. Ein Rest Samen fiir die Gewohnheiten, ein
Samen fiir die Form. Ein Samen fiir die konditionierte Verstandes— und die karmische Aktivitét. Solange
da noch ein Samen fiir das Festhalten, die unbewusste Verstandestitigkeit, fiir die Trennung zwischen
innerer und dullerer Welt vorhanden ist, kann das endgiiltige Ziel nicht erreicht werden.

Savikalpa SAMADHI, das vorbereitende SAMADHI, wird auch ,,Jhana* (Pali) oder ,,Dhyana‘ (Sans-
krit) genannt. Das Karma in der Selbststruktur wird verbrannt, eine energetische Vorbereitung des Ge-
faBes fiir das Erwachen der wahren Natur, die durch Nichttun, durch die Beendigung der Verstandesak-
tivitit realisiert wird.

3.4 Gedankenfrei | Gleichnis Teich

Dein Geist ist wie ein Teich, und deine Gedanken sind wie Wellen oder Gekriusel auf diesem Teich.
Was kannst du tun, damit der Teich still wird? Was auch immer du tust, wird nur noch mehr Wellen
erzeugen. Du kannst ihn nicht glitten oder still machen. Der Teich kommt nur zur Ruhe, wenn du jedes
Bemiihen und Streben, jede Bewegung aufgegeben hast.

Du kannst nichts tun, um dein natiirliches Wesen zu erkennen. Die Erkenntnis dessen, was du bist,
erfolgt jenseits der Bewegungen des Geistes und der Sinne. Wer bewegt den Geist? Erkenne, ,,wer eine
Wahl trifft. Es ist nur der Geist selbst, der wihlt. Es ist nur der Geist selbst, der sich bewegt. Es ist nur
der Geist selbst, der versucht, den Geist zur Ruhe zu bringen.

Wenn der Verstand diese Worte hort, wird er wahrscheinlich verwirrt sein, und sich fragen ,,Was
kann ich tun?* Lasse diese Verwirrung einfach zu. Werde dir des Wahren Selbst bewusst, werde des
Gewahrseins gewahr, bewusst des Bewusstseins. Bleibe dabei, bis allein ,,Das* zu deiner Realitét wird.

Am Anfang, wenn du beginnst, das Bewusstsein zu beobachten, siehst du nur das falsche Selbst,
nur die Bewegungen des Verstandes. Mit ,,Sei dir des Wahren Selbst* bewusst, meine ich nicht ein
Umdrehen oder eine Bewegung. Es ist nicht so, als ob du eine Kamera auf ein neues Objekt richtest,
sondern es ist vielmehr so, dass du dein Interesse fiir die Bewegungen des Geistes oder dein Festhalten
daran aufgibst.

3.5 Wohlfiihlen (Korper) & Wissen (Verstand)

Es gibt zwei Hauptknoten, die uns an die Identifikation mit dem falschen Selbst binden: Der Korper
will sich wohlfiihlen und der Verstand will wissen. Der Korper braucht angenehme Gefiihle und will
Schmerz vermeiden.

Alle Sadhanas oder spirituellen Praktiken, die zu SAMADHI fiithren, beinhalten grundsitzlich zwei
Dinge: Erstens, die Dualitit von Behagen und Unbehagen los zu lassen, und zweitens einen ,,nichtwis-
senden Verstand‘ zu entwickeln.

Tiefe innere Hingabe, energetische Hingabe, gedankenfrei prisent sein, bewusst sein ohne Préferen-
zen. Sokrates wird als die weiseste Person seiner Zeit betrachtet. Er ist beriihmt fiir seine Maxime ,,Ich
weifs, dass ich nicht weifs*“. Dies ist das sokratische Paradox. Einen ,,Nichtwissen—Verstand®, einen nicht
wissenden Geist anzunehmen, ist das Tor zu SAMADHI .

3.6 Ohne Hoffnung | Ohne konditionierten Verstand

Warte. Sei still ohne Hoffnung, ohne Gedanken, denn Hoffnung wiirde auf einer Idee basieren, dadurch
wiirde weiterhin Energie in den konditionierten Verstand flie3en.
T.S. Eliot schrieb:

,, Ich sagte meiner Seele, sei still und warte ohne Hoffnung, denn es wiire eine Holff-
nung auf das Falsche. Warte ohne nachzudenken, da du nicht bereit bist, nachzu-
denken. “

SAMADHI : "Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 8/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

Der Moment, in dem du eine Hoffnung, ein Motiv oder einen Gedanken hast, ist der Moment, in
dem du wieder im konditionierten Verstand gefangen bist. In der ,,Gé6ttlichen Komodie* schrieb Dante
als Inschrift am Eingang zur Holle:

,,Gib alle Hoffnung auf, der du hier eintrittst.”

Dies ist in der Tat eine sehr praktische Instruktion. Es wire eine gute Ermahnung, wenn sie am
Eingang jedes Meditationszentrums, Ashrams, Kirche oder Tempel angebracht wire. Welche Hoffnung
du auch hegst, sie basiert immer auf der konditionierten Vergangenheit. Hoffnung ist eine Art Wissen,
welches die Ego-Struktur am Suchen und Machen hilt. Wenn wir unsere Sadhanas, unsere spirituelle
Praxis, die zu SAMADHI fiihrt, intensiv betreiben, miissen wir alle Hoffnungen, alle Projektionen in
die Zukunft, aufgeben und akzeptieren, dass wir nicht einmal wissen, worauf wir hoffen. Dies ist eine
Demiitigung fiir das Ego. Wenn wir die Hoffnung aufgeben, geben wir auch die Furcht auf.

Hoffnung und Furcht sind Projektionen des Geistes in die Zukunft;

die innere Verkniipfung, die uns an die Identifikation bindet.
Hoffnung bedeutet Verlangen, Furcht ist Widerwille.

Wenn wir im jetzigen Moment, so wie er ist, verweilen, wo sind dann Hoffnung oder Furcht? Unsere
spirituelle Arbeit besteht darin, die Knoten, die uns an die Identifikation mit der Person binden, freizu-
legen und aufzuldsen. Wir bewegen uns jenseits von Behagen und Unbehagen und treten in die Wolke
des Nichtwissens ein. Wir konnen dies sowohl wihrend der formellen Praxis als auch im Alltagsleben
tun.

4 Meditation | Das Aufgeben der personlichen Ideen
Zu meditieren, dich selbst zu kennen, ist Brennen im Jetzt.

Deine Gewohnheiten, deine Priferenzen verbrennen. Und dies ist nichts von deinem Leben Ge-
trenntes. Die Muster fallen zu lassen, deine Beurteilungen, den Kampf zu beenden noch wihrend du
dich mittendrin befindest, ist die tiefste Praxis. Dies ist der einzige Kampf, den du gewinnst, indem du
aufgibst, durch Unterwerfung, durch Sterben auf dem Schlachtfeld. Freiwillig aufs Kreuz zu steigen.

Manche Menschen sind bereit fiir die hochsten Lehren iiber Meditation und Selbsterforschung, die
einfache, klare Wahrheit. Sie werden den Dharma horen und sofort verstehen. Diese Menschen sind wie
Holz, das gut gelagert wurde, und sie sind bereit, selbst zu verbrennen. Es braucht nur noch den Funken.

Andere Leute scheinen mehr Vorbereitung zu benotigen. Sie sind wie feuchtes Holz und brauchen
Zeit, um auszutrocknen, bevor sie Feuer fangen. Sie brauchen Techniken, Praktiken, um die Bindungen
der Selbststruktur zu 16sen und frei von Samskaras zu werden. Oder sie glauben zumindest, dass es so
ist, und der Glaube macht es dann wabhr.

Praxis und Technik sind vergleichbar mit Trittsteinen; wie der Gebrauch eines Dorns, um einen
Dorn zu entfernen, oder ein Muster, um ein Muster zu entfernen. Spirituelle Praxis wie das Rezitieren
von Worten, Uben einer Disziplin oder irgendetwas Gelerntes ist einfach Nachahmung. Es ist etwas
sich Wiederholendes und Konditioniertes. Alle Techniken sind konditionierte Muster im Verstand — die
Praxis selbst wird niemals jenseits des Verstandes fithren, zu SAMADHI . Du wirst im Muster eines sich
roboterhaft wiederholenden Zustands bleiben. Man sollte locker bei der Technik bleiben, der inneren
Energie erlauben, frei zu flieBen. Wenn du absorbiert wirst von der inneren Energie, 1dsst das egoistische
Tun nach.

SAMADHI : "Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 9/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

4.1 Das konditionierte Tun

Das konditionierte Tun, das unbewusste Programmieren, hat sich aufgrund unvollstindiger Erfahrungen
gebildet. Immer wenn eine Erfahrung unvollendet bleibt, bildet sich ein Eindruck im Geist. Es ent-
steht ein kleines Programm im Unbewussten. Dieses Programmieren bzw. Konditionieren kann durch
Traumas entstehen oder einfach durch Erfahrungen, von denen wir uns abgewandt haben, weil sie zu
schmerzhaft waren. Unsere Selbst-Struktur besteht aus zahlreichen kleinen Programmen, die aufgrund
unvollendeter Erfahrungen entstanden sind. Diese Gedichtniseindriicke sind nicht nur im Gehirn, son-
dern auch im Energiesystem des Korpers, im gesamten Nervensystem, den Faszien und den vielen Netz-
werken von Nadis oder Meridianen gespeichert.

Zum Abspielen brauchen diese Programme Energie. Wenn Energie im Unbewussten eingeschlossen
ist, dann ist das wie das Geoffnetlassen von Apps auf deinem Phone, die Energie verbrauchen. Unser
Sadhana ist wie das Lernen, die Apps auf dem Phone zu schlieen. Um dich zu befreien, werde dir der
subtilen Empfindungen bewusst, des Feldes der wechselnden Phinomene oder Energie in dir, ohne auf
die Gedanken oder Gefiihle, die auftauchen, zu reagieren.

Indem wir die Priferenzen der Egostruktur fallen lassen und uns jenseits von Behagen und Unbeha-
gen begeben.

Alles in der duferen Welt weist uns in die falsche Richtung.

Die Gesellschaft sagt uns, wir sollen unseren Schmerz betduben und Trost suchen. Der Weg hinein
ist der Weg heraus, der Weg heraus ist der Weg hinein. Wir miissen uns unserem Schmerz stellen. Wir
werden frei von Samskaras, wenn wir eine vollstandige Erfahrung haben. Indem wir sie spiiren, ohne
zu reagieren. Indem wir darin brennen. Wir haben dann eine vollstindige Erfahrung des Gefiihls ohne
Emotion. Emotionen sind Reaktionen. Sie sind Gefiihle, die mit Gedanken verwoben sind. Wir geben
den denkenden Teil auf und bleiben bei dem puren Getfiihl, der reinen Empfindung.

Wie gesagt:

geht es auf dem Weg der Befreiung nicht darum, sich besser zu fiihlen, sondern
darum, besser fiihlen zu konnen.

Die vollendetsten Beispiele dafiir sind Jesus am Kreuz oder Buddhas Meditation, die zu seiner Er-
leuchtung fiihrte. Es geht darum, seinem groBten Schmerz, seinen groBten Angsten direkt ins Gesicht
zu blicken, die Konzepte, das Wissen und die Bewertungen von Gut und Bose loszulassen.

Das Erwachen ist nur der erste Schritt in einem beschleunigten Prozess innerer Entwicklung; des
Wachsens des inneren Lotus; des Werdens einer lebenden Briicke; der Reinigung des menschlichen
GefiBes, damit das Gottliche Bewusstsein darin wohnen kann.

Die Energie ist wie der Rosettastein fiir die spirituellen Praktiken. Wenn du verstehst, wie Energie
arbeitet, verstehst du die Niitzlichkeit dieser Praxis. Jede Technik oder Praxis unterbricht das Muster
des DU. Du benutzt ein konditioniertes Muster, um konditionierte Muster zu unterbrechen. Du musst
die Technik loslassen, wenn sie ihren Zweck erfiillt hat, sonst erschaffst du daraus nur eine Identitit und
eine neue spiritualisierte Selbst—Struktur.

Um die tieferen Stadien der Meditation zu erreichen, ist es notig, all das loszulassen, was wir iiber
Meditation zu wissen glauben. Die alten Begriffe fiir Meditation ,,Jhana®, ,,Dhyana®, ,,Zen* oder ,,Chan
beziehen sich auf eine Art innerer Auflosung: eine Art meditativer Versenkung; eine Transformation
oder innere Reinigung der egoischen Konditionierung.

Die alte Bedeutung des Wortes ,,Jhana“ ist verwandt mit dem Wort ,,Jhapeti*“ in Pali und bedeutet
,verbrennen®. Es ist ein Verbrennen von Verunreinigungen, von Siinden oder Samskaras.

Es ist das Verbrennen der Identifikation mit dem falschen Selbst, ein Verbrennen
der Tduschung, ein Verbrennen aller Priiferenzen, aus denen das Ego besteht, ein
Freisetzen und Hervorbringen innerer Energie.

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 10/ 16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

Du wirst gelassen mit dem, was ist, hingegeben an das, was ist, aufmerksam auf das, was ist. Das
Erwachen zu unserer wahren Natur kann allméhlich, stufenweise geschehen wenn die Identifikation mit
den verschiedenen Vorgédngen im Geist fallen gelassen wird. Oder das Erwachen kann sofort geschehen.
Dies wird im Zen ,,Satori“ genannt.

4.2 Die Lehre im Schweigen

Die reinste Lehre wird im Schweigen iibermittelt, aber so, wie die Welt heutzutage
ist, werden das nur wenige verstehen oder in die Quelle des Schweigens hinein
gezogen werden.

Es gibt eine berithmte Lehre von Gautama Buddha, die ,Bliitenrede genannt. Die Rede ist der
Ursprung der buddhistischen Meditaton. Man konnte auch sagen, sie ist der Ursprung des Zen. Im
Zen geht es um die direkte Ubertragung der Wahrheit. In der Bliitenrede hilt der Buddha einfach eine
weille Bliite hoch. Er befand sich in unmittelbarer Gegenwart mit der Blume, verweilend in seiner
wahren Natur. Das war die ganze Lehre. Anstatt ein langes Satsang zu geben oder mit Worten zu lehren,
lie} er einfach seine Schiiler die ganze Zeit mit der Bliite sitzen. Nur einer der Schiiler empfing die
Ubertragung. Nur ein Schiiler hat es verstanden. Um solch eine subtile Ubertragung zu empfangen,
bedarf es eines subtilen Geistes.

Die hochste Wahrheit wird schweigend iibertragen. Wie konnen wir diese Ubertragung des Buddha-
geistes erhalten? Wie konnen wir erhalten, was wir bereits haben, was wir bereits sind?

Das Urbewusstsein ist iiberall, wenn wir Augen haben, zu sehen, und nirgendwo im Besonderen.
Nach dem Erwachen ist die Wahrheit so einfach zu sehen, dass du dafiir keinen Verstand brauchst.

Der Verstand sucht und sucht. Wenn diese Bewegung aufgegeben wird, wenn diese
Bewegung verbrannt ist, bleibt die Wahrheit iibrig.

Du bist bereits das, wonach du suchst, aber du identifizierst dich mit dem falschen Selbst. Nimm
die Bliite wahr und nimm wahr, wer oder was die Bliite beobachtet. Was trennt den Beobachter und das
Beobachtete?

Meditation oder Jhana heifit, hier und jetzt priasent zu sein, direkt, ohne mentale Bilder, Ideen oder
Konzepte. Wenn das Bewusstsein absolut prisent ist, so dass es kein Wissen mehr gibt, auch nicht
im Unbewussten, dann gibt es den Beobachter und das Beobachtete nicht mehr. Es gibt dann keine
Beziehung mehr zwischen dir und ,,Irgendetwas*.

Da ist dann keine Bliite und ein davon getrennter Beobachter. Es ist der begrenzte Verstand, der
Dinge sieht.

Die Aktivitiit des begrenzten Verstandes erschafft die Dinge, das Erleben von Zeit
und Raum, die Dualitdt von Erfahrung und Erfahrendem.

Es ist moglich, Hier und Jetzt zu einer tiefen Stille jenseits des Verstandes zu erwachen, den Verstand
nicht wegzudringen, sondern ihn genauso zu lassen, wie er ist, jedoch nicht im Verstand gefangen zu
sein. Versuche nicht, diese Worte zu analysieren. Dies sind keine Konzepte. Wenn die Gegenwirtigkeit
sich selbst erkannt hat durch diese Hinweise, lass den Verstand sich nicht daran beteiligen. Schweigen
ist die hochste Lehre, die reinste Lehre. Die nichstbeste Lehre ist, direkt auf das Unergriindliche zu
deuten. Diese nichste Lehre hat im Laufe der Geschichte viele Namen gehabt. Es ist das Hinweisen
auf das transzendente Selbst oder das reine Bewusstsein. Im Buddhismus wird es ,,Prajna Paramita*
genannt, was ultimatives Wissen oder perfekte Weisheit bedeutet, die sich vom gewohnlichen bzw.
konditionierten Wissen unterscheidet. Es ist das, was durch das achte Glied des Yoga realisiert wird,
beschrieben von Patanjali.

Im Shivaismus konnte man dieses Erwachen als Einssein mit Ishvara oder Shiva beschreiben, wel-
ches Namen fiir das absolute Bewusstsein sind.

In den westlichen mystischen Traditionen wurden die Begriffe Henosis oder Apophatismus verwen-
det, um auf die Einheit mit dem Einen zu verweisen.

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe  11/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

Plotin sagte, dass das Eine alle Wesen transzendiert, aber unmittelbar in ihnen ist.

Im tibetischen Dzogchen ist es als der natiirliche, urspriingliche Zustand des Seins beschrieben. Dort
wird das Wort Rigpa gebraucht, um auf den Grund des Seins zu weisen.

Im Sufismus ist es das ,,Geheimnis der Geheimnisse®, realisiert durch ,,Fana“, was die Ausloschung
heif3t oder lernen zu sterben bevor du stirbst.

Im Mahamudra heif3t es das groB3e Siegel oder grofles Symbol, die Verwirklichung des natiirlichen
Zustandes; uranfingliches Bewusstsein, Leere, das Absolute, klar und transparent, ohne Wurzel.

Hore diese Worte nicht mit dem Verstand, sondern erkenne in der Tiefe des Bewusstseins das, worauf
sie hindeuten.

Die Wahrheit, wer oder was du bist; die Wahrheit, die den begrenzten Geist iibersteigt, kann nicht
mit den Mitteln des begrenzten Geistes gesehen werden. Der Ruhepunkt kann nicht mit Mitteln der
Bewegung erreicht werden.

Wenn du den stillen Punkt jenseits von Denken erkennen willst, lass jedes Interesse
an Gedanken und Empfindungen los, alle Vorlieben, alle Phdnomene, die vom Geist
und den Sinnen erzeugt werden, und ruhe im blofien Bewusstsein.

S Gedanken und Empfindungen | Bewusstsein

Gedanken und Empfindungen sind ein Feld von sich stéindig @ndernden Erscheinungen. Was sich nicht
dndert, ist das Bewusstsein dieses Feldes von Verianderungen. Wir sind normalerweise so fixiert auf die
Objekte im Feld der Verdanderungen, dass wir das Bewusstsein ignorieren.

Um SAMADHIzu verwirklichen, héren wir auf, hinter irgendetwas in diesem Feld des Wandels
herzujagen, jedwedem Gedanken, und wir ruhen als Bewusstsein. Hor auf, auf Gedanken und Gefiihle
zu reagieren. Alles Leiden riihrt daher, dass wir unseren Gedanken Glauben schenken.

5.1 Via Negativa

Nimm die Gewohnheit des Verstandes wahr, jeden Gedanken, jede Empfindung als gut oder schlecht
zu bewerten. Wir erlauben jedem Gedanken oder Gefiihl, zu sein, wie sie sind. Wir stolen nichts von
uns, lassen uns aber auch nicht gefangen nehmen von Gedanken oder uns von ihrem Inhalt fesseln. Auf
diese Weise nihern wir uns dem Absoluten auf dem negativen Weg, der Via Negativa. Was auch immer
auftaucht, erkennen wir als ,,nicht dies, nicht das — nicht dies, nicht das*.

Auf der Via negativa erkennst du, dass alles, was auftaucht, nicht du bist. Du entdeckst, dass du
nichts bist; die Weisheit von Nicht-Ich.

5.2 Via Positiva

Auf der Via positiva entdeckst du, dass alles, was auftaucht, DU BIST. Das ist Liebe; eine energetische
Verbindung oder Verschmelzung. Beide Wahrheiten existieren zugleich. Form ist exakt Leere, Leere ist
exakt Form.

Im Zen gibt es folgende Aussage: Am Anfang des Weges sind Berge Berge und Fliisse Fliisse. Mit
einiger Erkenntnis sind Berge nicht mehr Berge, und Fliisse nicht mehr Fliisse, aber wenn sich die letzte
Wahrheit enthiillt, dann SIND Berge und Fliisse. Was hat sich verindert auf dieser Reise? Der Berg und
der Fluss bleiben, was sie immer gewesen sind. Was weggefallen ist, ist deine Vorstellung vom Berg
und vom Fluss. Was weggefallen ist, ist der Whirlpool des Verstandes, welcher sich einmischt, der die
Illusion einer Trennung zwischen dir und der Welt erschafft.

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe  12/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

6 Nichtduale Realitit | Verstand schafft Trennung

SAMADHI zu verwirklichen bedeutet nicht, einen auBlergewohnlichen Zustand zu erreichen. Noch be-
deutet er das Verbleiben im gewohnlichen Zustand des Verstandes. Nur der begrenzte oder egoische
Verstand unterscheidet zwischen gewohnlich und ungewohnlich. Turiya, der zustandsfreie Zustand, wird
manchmal der vierte Zustand genannt. Dies ist die nichtduale Realitét. Sie ist transzendent und immi-
nent zugleich. Sie ist der Urgrund der Existenz, der Brunnen aller Wahrheit. Deine Bemiihung, einen
bestimmten Zustand zu erreichen, ist eine Bewegung des Verstandes. Den Grund der Existenz zu reali-
sieren heiBt nicht, iiber den physischen Bereich hinauszugehen und im subtilen oder kausalen Bereich
zu verweilen.

All diese Dimensionen deiner selbst existieren gleichzeitig. Grobstofflich, feinstoff-
lich und kausal existieren hier und jetzt. Es ist nur der begrenzte Verstand selbst,
der die Trennung erschafft.

SAMADHI zu verwirklichen bedeutet nicht, etwas zu erreichen. Es bedeutet, das Interesse an allen
Gedanken aufzugeben, wihrend du voll wachsam, voll bewusst bleibst, voll wach, ohne zu reagieren,
ohne etwas zu tun; ohne den Verstand zu bewegen, ohne Gedanken zu unterdriicken.

Voll bewusst sein, die volle Aufmerksamkeit darauf richten, was geschieht, ohne Einmischung der
egoischen Konditionierung, ohne Konzepte, ohne Kontrolle, Manipulation oder Verzerrung, ohne das
Filtern durch den Verstand, heisst gegenwirtig sein, ohne Préferenzen. Prisent sein, ohne zu wihlen,
und deshalb ohne einen Wihlenden.

Du konntest dies einen Spiegel-Geist nennen; einen Anfanger—Geist ohne Erinnerung oder Vergan-
genheit. Einen offenen oder transparenten Geist. Jeder Moment ist neu. Wenn sich der Geist unbewusst
bewegt, und sei es eine noch so kleine Bewegung, geschieht dies aufgrund der Filterung durch die Kon-
ditionierung der begrenzten Selbst—Struktur.

Immer, wenn der Geist sich unbewusst bewegt, geschieht dies aus Unzufriedenheit mit etwas, was
in den alten Traditionen Dukkha genannt wird. Wie kann ich Dukkha loslassen? Wie kann ich alle
Unzufriedenheit loslassen? Hore gut zu!

Fiir den begrenzten Verstand gibt es da einen Widerspruch.

Der begrenzte egoische Verstand hort die Frage und will nun wissen, was zu tun ist,
aber der begrenzte Verstand kann es nicht tun. Der begrenzte Verstand wird immer
scheitern bei allen Versuchen, SAMADHI zu realisieren.

Er muss scheitern. Der begrenzte Verstand kann nicht erwachen. Das urspriingliche Bewusstsein
erwacht aus seiner Identifikation mit dem begrenzten Denken. Das begrenzte Denken wird bei jedem
Versuch, Stille zu erfahren, scheitern, denn es ist die Bewegung.

Der Verstand selbst IST Bewegung, und diese Bewegung kreiert die Erfahrung von
Zeit und Raum, erschafft die Trennung.

6.1 Machen und Sein

Das ist ein endloser Prozess des Machens. Auf dem weglosen Weg erwachen wir von der Identifikation
mit der Person, die macht, und erkennen die Dimension des Seins. In SAMADHI entfillt die Trennung
zwischen Tun und Sein. Die Trennung ist einfach ein weiterer Gedankenprozess.

Wenn es kein Denken innerhalb der konditionierten Egostruktur gibt, gibt es auch
kein Problem.

Das Du, das du denkst zu sein, ist ein Prozess; eine dauernde Bewegung von egoischen Gedanken;
eine Ansammlung von Mustern und Vorlieben. Dieses DU muss sterben. Die krankhaften Muster des
DU miissen aufthoren, um SAMADHI zu realisieren. Lass dies einsinken.

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe  13/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

* Asatoma Sat Gamaya (Sanskrit): ,,Fiihre mich von der Unwahrheit zur Wahrheit.*

* Tamaso Ma Jyotir Gamaya: ,,Fiihre mich von der Dunkelheit ins Licht.*

Zu erwachen heifit, die Natur des menschlichen Leidens, des menschlichen Zustandes zu sehen. Es
ist das Erkennen dessen, WER oder WAS leidet.

Es gibt keine Technik, um das urspriingliche Bewusstsein zu verwirklichen. Keinen Prozess, der
erlernt werden kann. Kein Schema, das geiibt werden kann. Worauf ich hinaus mochte, kann in einem
Augenblick, blitzschnell, erfahren werden.

Es ist gerade das Fallenlassen aller Formeln, allen Wissens und allen Tuns, aller
egoischen Pline, das die besten Bedingungen fiir das Erwachen des Urbewusst-
seins schafft.

Wenn ich versuche, dir zu sagen, wie du bewusst sein kannst, dann wiirdest du auf meine Worte
achten oder tun, was ich dir gesagt habe, anstatt dir dessen bewusst zu sein, was gerade in diesem
Moment geschieht. Du musst dir dessen, was ist, so bewusst werden, so vertraut mit dem Dasein, dass
darin keine Vorlieben, kein Selbst oder Ich Platz haben.

Du lebst oder lidsst das Bewusstsein in dem aufgehen, was geschieht. Wenn die egoische Aktivitit
eingestellt wird, wirst du das, was auftaucht.

Eigentlich ist das nicht wahr. Richtiger ist, dass die Illusion der Trennung wegfillt. Die Wahrheit ist,
dass wir tatsidchlich niemals abgetrennt waren.

6.2 Stille | Urbewusstsein

Spirituelle Lehrer haben fiir das Erreichen von SAMADHI die Anweisung gegeben
Lass den Geist still werden und erkenne “.

Sei still, unbewegt, und erkenne das wahre Selbst, das Urbewusstsein jenseits von Name und Form.
Sei still und erkenne, dass du Gott bist, das wahre Selbst, die Buddha-Natur.

Was genau meinen sie? Was ist das, was still wird?

Selbstverstdandlich kann niemandes physischer Korper absolut still werden, solange er in Zeit und
Raum existiert, weil Zeit und Raum selbst Bewegung sind. Zeit und Raum sind Geist. Das Universum
ist der groBBe Geist oder Logos.

Das erste hermetische Prinzip lautet:

»Alles beginnt im Geist, das Universum ist Geist.

Wenn das Universum Geist ist und Geist Bewegung ist, wie kann ich dann still sein und erkennen?
Wie kannst du still sein auf einer Kugel, die sich mit 1000 Meilen pro Stunde um ihre Achse dreht, sich
mit 67 000 Meilen pro Stunde um die Sonne dreht, sich mit 500 000 Meilen pro Stunde um die Galaxie
und noch millionenmal schneller durch das Universum bewegt?

Unser Herz schligt, die Zellen bewegen sich im Innern, Nahrung wird verdaut, das Gehirn erzeugt
Hirnwellen. Dein Blut pulsiert, die Energie bewegt sich. Wie kannst du still, unbewegt, sein? Wenn die
spirituellen Lehrer sagen ,,Sei still und erkenne®, miissen sie iiber etwas anderes sprechen, etwas jenseits
von Zeit und Raum, etwas jenseits von korperlich und geistig.

Fiir das, was mit dieser Stille gemeint ist, gibt es kein Wort in der modernen Sprache. Im Sanskrit,
der Sprache der Yogis, gibt es genauere Bezeichnungen fiir die Nondualitit. Das Wort ,,.Shunyata* wird
oft mit Leere, Stille oder Leerheit iibersetzt. Stille ist vielleicht das Wort, das dem am nédchsten kommt,
ist jedoch unzulidnglich, um etwas zu beschreiben, das nicht von dieser dualistischen Welt ist. Was

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 14/ 16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

tatsdchlich realisiert wird, ist das Urbewusstsein jenseits von Stille und Bewegung. Jenseits von Zeit. Es
ist ewig, der Urgrund unseres Seins, die essentielle Natur der Wirklichkeit, die sich nie @ndert.

Tatsdchlich ist es (das Urbewusstsein) jenseits von Wechsel und Nicht-Wechsel. Wenn unsere wahre
Natur verwirklicht ist, wird offensichtlich, dass Stille und Lirm eine vom Geist erschaffene Dualitét ist.

Unbewegtheit/Stille und Bewegung sind vom Geist erschaffene Gegensitze. Alles ist schon enthal-
ten in der uranfanglichen Stille. Die Bewegung der Welt ist identisch mit Unbewegtsein. Sei still und
erkenne, sei in Bewegung und erkenne. Alles ist tanzende Leere. Das ist nicht eine philosophische Aus-
sage, sondern eine vollig andere Art, sich mit der Welt zu verbinden. Eigentlich geht es sogar um das
Fallenlassen der Verbindung. Das Fallenlassen des reduzierenden Ventils, welches unsere Selbststruktur
ist, und unsere wahre Natur zu erfahren, unbeeinflusst vom limitierten Denken. Die sogenannte duf3ere
Welt wird transzendiert im Erkennen der Stille, die wenn sie erkannt ist, das miteinschlief3t, was sie
transzendiert.

7 Wabhrheit | LIEBE

Wenn du denkst, du hast SAMADHI verstanden, wenn du diesen Film gesehen hast, hast du verpasst,
was gesagt wurde. Das wire wie das Verwechseln der Speisekarte mit dem Mabhl.

Um die Wahrheit zu schmecken bedarf es wahrhaftiger Bereitschaft, die Muster der
Selbststrukur, die du fiir DICH hdiltst, anzuschauen.

Es erfordert tiefes Graben, einen tiefen Eingriff im Verstand und die Befreiung von Samskaras. Ein
griindliches Demontieren, eine tiefgreifende Entmachtung der Selbststruktur. Fiir die Verwirklichung
von SAMADHI unterwirfst du dich der Sehnsucht der Seele nach Einheit. Du musst mehr als irgendetwas
sonst in der Matrix des Geistes die Eine Quelle verwirklichen wollen — mehr als irgendetwas in der
duBeren Welt.

Das Verfolgen duBlerlicher Ziele wird hohl und bedeutungslos erscheinen. Wahre Meditation, wahre
Selbsterforschung bedeutet, ins Jetzt zu kommen, in dem alle Erfahrung stattfindet. Alles wird offenbar.
Alles entsteht und vergeht in einem Feld von Gleichmut und Liebe.

Bis das Ewige realisiert ist, musst du fleiBig und ausdauernd arbeiten, mit ganzem Herzen, mit
Demut, deine Muster, deine Vorlieben, deine Konditionierung verbrennen.

Du kannst Erwachen nicht durch das Einsetzen des Verstandes erreichen. Es scheint sich zufillig zu
ereignen, aber durch das Uben von Prisenz konnen wir uns bereit fiir den Zufall machen.

Die letzten Worte von Sokrates, bevor er hingerichtet wurde, waren eine Warnung an die Welt.
Er sagte, dass wir Asculap viel schulden. Bezahle und vergiss sie nicht. Asculap war der Gott der
Heilung, und dir ist vielleicht der Asculapstab bekannt, ein Stab, der umwunden ist von einer Schlange.
Er représentiert die

Heilenergie; innere Energie, die lebendig, frei von Konditionierung ist, frei, sich
gemdyfs ihrer eigenen Intelligenz zu bewegen, im Gegensatz zur Energie des duali-
stischen Geistes.

In den Jahrhunderten vor Christus war das Asculapsymbol in einige der ersten massengefertigten
Geldmiinzen im alten Griechenland und Rom eingraviert und hat sich in das heutige Dollarzeichen
verwandelt. Es ist eine alte Mahnung, versteckt in aller Sichtbarkeit. Eine Erinnerung daran, dass der
Austausch von Geld ein Austausch von Energie ist.

Das Christusbewusstsein oder die Buddhanatur wird vom weiblichen Prinzip unterstiitzt, von der
Grofen Mutter, von den Nagas und der Weisheit der Schlange. Diese Weisheit lehrt uns, den inneren
Tempel zu reinigen, uns zu ldutern vom Ego.

Das weibliche Prinzip hatte zahllose Namen im Verlauf der Geschichte: Gaia, Shakti, Sophia, Lo-
gos, Mahalakshmi, Parvati, Durga, Isis, Maria, die Spirale des Lebens. Diese lebendige Energie des

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe  15/16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

SAMADHI
'Der pfadlose Pfad’ Gedankenfrei.org

Hoheren Selbst ist die eingeborene Intelligenz des Universums. Diese Naturweisheit wurde im Verlauf
der vergangenen Jahrtausende systematisch unterdriickt, dimonisiert, ausgenutzt und kontrolliert. Um
die Energie aus den unbewussten Definitionen, die wir benutzen, zu befreien, miissen wir die Knoten
l6sen, die unsere Identifikation mit der Egostruktur erschaffen.

Aufthoren, uns an Komfort zu klammern, authoren mit dem Wissenmiissen. Gerade jetzt, zu dieser
Zeit in der Geschichte, zu dieser Zeit in dir selbst, wird die Schuld, von der Sokrates spricht, sowohl
individuell als auch kollektiv fillig.

Es gibt nur eine Wihrung, mit der du die Schuld begleichen kannst. Du musst mit dir selbst bezahlen.

Wenn wir unsere innere Energie, unsere innere Lebendigkeit aus dem Geféngnis der pathologischen
Denkstrukturen befreien, ist sie frei, um uns mit den hoheren Ebenen des Geistes zu verbinden.

Energie ist, was uns alle verbindet.
Ein anderer Name fiir diese Energie ist Liebe.

Alle wahren spirituellen Meister sagen, dass Liebe die wahre Religion ist. Liebe ist die Religion der
Zukunft. Sie kann nicht institutionalisiert, systematisiert oder konditioniert werden. Liebe ist nicht von
der Realisierung des einen Urbewusstseins zu trennen. Liebe ist, DAMIT EINS ZU SEIN.

Die Brise der Morgenddmmerung kann dir Geheimnisse erzéhlen.

Schlafe nicht wieder ein ... Du musst um das bitten, was du wirklich willst

Schlafe nicht wieder ein ... Die Menschen bewegen sich auf der Tiirschwelle, wo die zwei Welten sich
beriihren, hin und her Die Tiir ist rund und offen

Schlafe nicht wieder ein ... .

SAMADHI : 'Der pfadlose Pfad’ | Format by Jens—Uwe 16/ 16 Version: 1. Januar 2026


https://Gedankenfrei.org

	Quellen und Beschreibung
	Der pfadlose Pfad | Der weglose Pfad
	Erwachen und Maya | Das Lösen von der materiellen Welt
	Shiva 124 & Shakti 126 | Werden & Sein | 
	Techniken
	Der gegenwärtige Moment | Stille
	Gedankenfrei | Gleichnis Teich
	Wohlfühlen (Körper) & Wissen (Verstand)
	Ohne Hoffnung | Ohne konditionierten Verstand

	Meditation | Das Aufgeben der persönlichen Ideen
	Das konditionierte Tun
	Die Lehre im Schweigen

	Gedanken und Empfindungen | Bewusstsein
	Via Negativa
	Via Positiva

	Nichtduale Realität | Verstand schafft Trennung
	Machen und Sein
	Stille | Urbewusstsein

	Wahrheit | LIEBE

